
  
  
  

 
 
 
 
 

 
 
 

    Par Serigne Mor Gueye 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

Douter de tout est-ce nécessairement renoncer à la vérité ? 
 

 
 
 
 
 
 
 
INTRODUICTION 
          Le doute est l’état naturel de l’esprit qui s’interroge soit par l’incertitude concernant l’existence ou la réalisation d’un 
fait, soit par l’hésitation sur la conduite à tenir, soit par la suspension du jugement entre deux propositions contradictoires. Il 
devient une attitude du sujet pensant. C’est dans cette perspective que notre sujet nous invite à analyser la conception selon 
laquelle « Douter de tout est-ce nécessairement renoncer à la vérité ? ». Autrement le doute a-t-il une utilité dans l’esprit de 
découverte ? Douter, c’est soumettre la pensée à un examen critique afin de parvenir à l’élaboration d’un savoir exclusivement 
dicté par la raison. Dès lors, le doute doit-il commencer par la contestation méthodique des opinions reçues ? L’exercice du 
doute fait-il du philosophe un sceptique ? Pour mieux élucider cette problématique, nous pouvons nous demander en quoi 
douter de tout ne conduit-il à renoncer à la vérité ? Mais le doute conduit-il nécessairement à arracher à la raison des aveux 
d’impuissance et à dire un adieu désespéré à la vérité ?  

DEVELOPPEMENT  
          Le doute est cette attitude critique vis-à-vis de tout ce qui passe, ou de ce qui se donne comme un savoir. Ne pas se 
remettre en question est l'attitude dogmatique que combat la philosophie.   
D’abord, provisoire, le doute constitue ainsi pour DESCARTES un moment fondateur en ce qu’il permet de distinguer le vrai 
du faux. Délivrant la connaissance de ses incertitudes, il crée les conditions de la constitution d’un savoir véritable, dans le 
domaine des sciences comme dans celui de la philosophie. Mais l’accès à des vérités absolument certaines que Descartes croit 
possible grâce à la méthode du doute est problématique. En effet, que notre intelligence soit incapable de remettre en cause 
une idée ne prouve pas qu’elle soit vraie. Nous pouvons d’ailleurs constater que des propositions que notre entendement ne 
pouvait concevoir autrement que comme vraies se sont révélées erronées. Longtemps l’idée de l’immobilité de la Terre a ainsi 
semblé ne pas pouvoir être mise en doute. Et pourtant, la découverte de l’héliocentrisme par COPERNIC a provoqué un 
véritable traumatisme dans le domaine de la connaissance. La certitude de l’homme de vivre au centre du monde a volé en 
éclats. Ne devons-nous pas alors douter toujours, sans pour autant renoncer à la vérité ? C’est le principe du doute paralysie de 
la raison mais comme une remise en question permanente du savoir, conjuguée à une ouverture d’esprit qui se refuse à mettre 
un point final. S’opposant à tout dogmatisme, le doute scientifique est l’expression d’une raison en marche qui, renonçant à 
tout ancrage dans des certitudes, repère les limites du savoir humain et rend possible leur dépassement. Le doute offre à la 
pensée la possibilité de découvrir et donc de progresser sur les longs et difficiles chemins de la vérité. Ensuite, comme le 
remarque DESCARTES, douter, c’est donc remettre en cause ce que nous tenions pour vrai ou pour faux. C’est donc remettre 
en cause ses idées ou plutôt les idées que nous croyons nôtres alors qu’elles nous ont été inculquées par notre éducation.  Le 
doute, comme doute méthodique au sens de DESCARTES, est un instrument de découverte. Il consiste à tenir pour faux tout 
ce qui est simplement douteux afin de découvrir s’il n’y a pas de vérité. Il ne peut pas ne pas déboucher sur la certitude soit 
d’une vérité, soit sur la certitude de l’impossibilité d’accéder à toute certitude. En conséquence, il apporte à qui s’y engage 
l’assurance d’arriver à la connaissance. Mais il reste limiter et cantonner à la pensée. C’est en ce sens qu’il affirme : « Il fallait 
que je rejetasse comme absolument faux tout ce en quoi je pourrais imaginer, le moindre doute, afin de voir s’il ne resterait 
point après cela quelque chose à ma créance qui fut entièrement indubitable ». Néanmoins, force est de préciser que le doute 
Cartésien se différencie fondamentalement du doute sceptique. Il s’agit plutôt d’un doute méthodique, rationnel, provisoire.   

De plus, c’est une inspection de l’esprit permettant au philosophe de suspendre son jugement jusqu’à l’acquisition d’idées 
claires et distinctes. Philosopher aux yeux de DESCARTES, c’est soumettre la pensée à un examen critique, afin de parvenir 
à l’élaboration d’un savoir exclusivement dicté par la raison. Loin d’envisager le doute comme un renoncement définitif à 
sceptiques ce que l’on a appelé le doute méthodique. D’après DESCARTES en effet, s’il faut au moins une fois en sa vie 
douter de tout, ce n’est pas pour ériger le doute en système, comme le font les sceptiques, c’est parce qu’il pense que c’est le 
seul moyen d’établir la vérité sur des bases inébranlables. C’est effectivement en commençant par nous méfier de nos préjugés 
et par faire table rase de tout ce que nous savons que nous pouvons découvrir l’évidence et parvenir à la vérité. Rappelons que 
l’évident, pour DESCARTES, c’est ce qui résiste au doute et peut, comme tel, être considéré comme vrai. C’est en essayant 
de douter d’un théorème mathématique, par exemple, que nous comprendrons sa force. Si l’on doit commencer par soumettre 
absolument tout au doute, c’est parce que ce procédé permet d’asseoir nos connaissances sur un fondement solide. Le doute 
apparaît donc comme une étape nécessaire de la pensée. Douter ce n’est pas renoncer à la vérité mais entreprendre une 
démarche pour la trouver. La règle de l’évidence de DESCARTES en est une parfaite illustration :   « Il ne faut admettre 
aucune chose pour vraie que je ne la connusse évidement être telle. ». Le doute méthodique est donc le signe de la plus 
grande exigence de vérité.  



          Mais avant d'aboutir à un résultat probant, nombreuses sont les difficultés qui se présentent à la personne 
désirant faire bon usage en suspendant son jugement devant un état d’incertitude et d’interrogation.   
D’abord, de doute sceptique conduit à remettre en cause toutes les connaissances. En effet, si nous cherchons des preuves de 
tout ce que nous avançons, des démonstrations de tout ce que nous pensons, nous ne pouvons pas en trouver. Toute 
démonstration repose sur des principes. Si donc nous voulons démontrer les principes, il faut d’autres principes et ainsi de suite 
à l’infini. Aussi le doute sceptique consiste à refuser d’admettre quoi que ce soit hors de toute démonstration. Mais ainsi, le 
doute sceptique paralyse toute pensée. Car, si nous n’admettons rien, si nous remettons toujours en cause tout ce qui peut 
s’affirmer, nous ne pouvons même pas soutenir que nous doutons et notre pensée est comme paralysée. Le doute sceptique 
paralyse nécessairement l’action. Il élimine toute vérité, voire toute réalité. Il conduit à se demander si nous rêvons ou si nous 
sommes dans la réalité. Néanmoins, sans le doute, il ne reste plus qu’à croire, c’est-à-dire à adhérer à des idées qui sont peut-
être fausses. Et même si la croyance se situe au terme d’une longue réflexion, elle témoigne d’un abandon de la réflexion plutôt 
d’une véritable acceptation de la vérité. S’il est vrai que le doute sceptique paralyse, c’est parce que c’est un doute global qui 
porte sur la totalité.   
Ensuite, dans la démarche de la pensée par contre, dans son détail, le doute est bien la condition de l’exercice de la réflexion. 
Pour cela, il suffit de le comprendre comme le refus de croire. ALAIN dit à ce propos « Le doute est le sel de l’esprit. Douter 
quand on s’aperçoit qu’on s’est trompé ou que l’on a été trompé, ce n’est pas difficile ; je voudrais même dire que cela 
n’avance guère ; ce doute forcé est comme une violence qui nous est faite ; c’est un doute de faiblesse ; c’est un regret 
d’avoir cru, et une confiance trompée. ». Douter, c’est en effet s’apercevoir qu’on manque de certitude. Ce n’est pas ce savoir 
dans l’erreur, mais ne pas être sûr de ce qui paraît vrai. Constatant la fragilité de nos connaissances, même celles qui nous 
paraissent les mieux assurées, certains philosophes considèrent non pas que la vérité est inaccessible, mais qu’on ne peut jamais 
être sûr de l’avoir atteint. Ces philosophes sont les sceptiques. Courant de pensée fondé par Pyrrhon d’Élis, le scepticisme est 
une doctrine selon laquelle la raison humaine ne peut pas trouver de réponses sûres concernant les questions philosophiques et 
les énigmes de l’univers. Le sceptique se contente de retenir son jugement et recommande de s’en tenir au doute. « Que sais-
je ? » se demandait ainsi Montaigne, l’une des grandes figures du scepticisme de la Renaissance, estimant que l’état de 
suspension du jugement est le seul parti qui soit digne du sage. Suspendre son jugement signifie ici un arrêt définitif dans la 
recherche de la vérité.   

 
 
CONCLUSION  
            Au terme de notre réflexion, le problème était de savoir si douter nous conduit à renoncer à vérité. Si le doute 
méthodique demeure dogmatique malgré l’apparence, le doute sceptique quant à lui est trop général. Loin d’être négatif et de 
conduire à paralyser l’activité de la vie intellectuelle, le doute est ainsi le ressort nécessaire de tout progrès scientifique et une 
attitude exemplaire en ce que, permettant de ne pas se laisser abuser par des vérités toutes faites et jamais interrogées, il 
constitue une méthode pour édifier le savoir.   

 


